

## 'ABASA

( Ia Bermuka Masam )

Surat Makkiyyah Surat ke-80 : 42 ayat



"Dengan menyebut Nama Allah Yang Mahapemurah lagi Mahapenyayang."



Dia (Muhammad) bermuka masam dan berpaling, (QS. 80:1) karena telah datang seorang buta kepadanya. (QS. 80:2) Tabukah kamu barangkali ia

ingin membersihkan dirinya (dari dosa), (QS. 80:3) atau dia (ingin) mendapatkan pengajaran lalu pengajaran itu memberi manfaat kepadanya? (QS. 80:4) Adapun orang yang merasa dirinya serba cukup, (QS. 80:5) maka kamu melayaninya. (QS. 80:6) Padahal tidak ada (celaan) atasmu kalau dia tidak membersihkan diri (beriman). (QS. 80:7) Dan adapun orang yang datang kepadamu dengan bersegera (untuk mendapatkan pengajaran), (QS. 80:8) sedang ia takut kepada (Allah), (OS. 80:9) maka kamu mengahaikannya. (QS. 80:10) Sekali-kali jangan (demikian)! Sesungguhnya ajaran-ajaran Rabb itu adalah suatu peringatan, (QS. 80:11) maka barangsiapa yang menghendaki, tentulah ia memperhatikannya, (QS. 80:12) di dalam kitabkitab yang dimuliakan, (QS. 80:13) yang ditinggikan lagi disucikan, (QS. 80:14) di tangan para penulis (Malaikat), (QS. 80:15) yang mulia lagi berbakti. (QS. 80:16)

Lebih dari satu orang ahli tafsir yang menyebutkan bahwa pada suatu hari, Rasulullah 🍇 pernah berbicara dengan beberapa pembesar kaum Quraisy dan beliau berharap mereka mau memeluk Islam. Ketika beliau tengah berbicara dan mengajak mereka, tiba-tiba muncul Ibnu Ummi Maktum, di mana dia merupakan salah seorang yang memeluk Islam lebih awal. Maka Ibnu Ummi Maktum bertanya kepada Rasulullah ﷺ mengenai sesuatu seraya mendesak beliau. Dan Nabi 🍇 sendiri berkeinginan andai saja waktu beliau itu cukup untuk berbicara dengan orang tersebut karena beliau memang sangat berharap dan berkeinginan untuk memberi petunjuk kepadanya. Dan beliau bermuka masam kepada Ibnu Ummi Maktum seraya berpaling darinya dan menghadap orang lain. Maka turunlah firman Allah Ta'ala:

Dia (Muhammad) bermuka ﴿ عَبَسَ وَتُولِّي. أَن حَآءَهُ الْأَعْمَـــي. وَمَــــا يُدْرِيكَ لَعَلْهُ يَوْكَى ﴾ masam dan berpaling, karena telah datang seorang buta kepadanya. Tahukah kamu barangkali dia ingin membersihkan dirinya (dari dosa)." Maksudnya, tercapainya kesucian dan kebersihan dalam dirinya. ﴿ أَوْ يَذْكُرُ فَتَنْعُهُ الذِّكْرَى ﴾ "Atau dia (ingin) mendapatkan pengajaran lalu pengajaran itu memberi manfaat kepadanya?" Maksudnya, telah sampai kepadanya nasihat dan peringatan akan Adapun orang" ﴿ أَمَّا مَنِ اسْتَغَنِّي. فَأَنتَ لَهُ تُصَدَّى ﴾ berbagai macam hal yang haram. yang merasa dirinya serba cukup, maka kamu melayaninya." Maksudnya, adapun terhadap orang yang kaya maka engkau menghadapinya, barangkali dia mendapatkan petunjuk. ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلاَيْرَكُ مِي اللهُ fadahal tidak ada (celaan) atasmu kalau dia tidak membersihkan diri (beriman)." Artinya, engkau tidak dituntut melakukan hal tersebut jika dia tidak membersihkan dirinya.

Dan adapun orang yang datang kepadamu" ﴿ وَأَمَّا مَن حَــــآءَكَ يَسْغَى. وَهُوَ يَخْشَـــي ﴾ dengan bersegera (untuk mendapatkan pengajaran), sedang ia takut kepada (Allah)." Maksudnya, dia menuju kepadamu dan menjadikanmu sebagai imam agar dia mendapatkan petunjuk melalui apa yang kamu katakan kepadanya.

"Maka kamu mengabaikannya." Yakni, kamu lalai. ﴿ فَأَنتَ عَنَّهُ تُلْهِي ﴾

398 Tafsir Ibnu Katsir Juz 30 Bertolak dari hal tersebut, Allah Ta'ala memerintahkan Rasul-Nya ﷺ agar tidak mengkhususkan pemberian peringatan itu hanya kepada seseorang saja, tetapi hendaklah beliau bertindak sama; antara orang mulia, orang lemah, orang miskin, orang kaya, orang terhormat, hamba sahaya, laki-laki, perempuan, anak-anak, dan orang-orang dewasa. Kemudian Allah Ta'ala memberikan petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki ke jalan yang lurus. Dia-lah yang memiliki hikmah yang memadai dan hujjah yang pasti.

Demikianlah yang dikemukakan oleh 'Urwah bin az-Zubair, Mujahid, Abu Malik, Qatadah, adh-Dhahhak, Ibnu Zaid, dan lain-lain dari kaum Salaf dan Khalaf, yaitu bahwa surat ini turun berkenaan dengan Ibnu Ummi Maktum. Dan yang masyhur, dia bernama 'Abdullah. Ada juga yang menyebutnya 'Amr. Wallaahu a'lam.

Firman Allah Ta'ala, ﴿ كَارُ الْمُسَاتُذُ ﴾ "Sekali-kali jangan (demikian)! Sesungguhnya ajaran-ajaran Rabb itu adalah suatu peringatan." Yakni, surat ini atau wasiat agar berlaku sama kepada seluruh ummat manusia dalam menyampaikan ilmu baik antara orang mulia maupun yang hina. Mengenai firman-Nya ini, ﴿ كَارُ الْمَا تَذَكُو ﴾ "Sekali-kali jangan (demikian)! Sesungguhnya ajaran-ajaran Rabb itu adalah suatu peringatan," Qatadah dan as-Suddi mengatakan: "Yakni al-Qur-an." ﴿ كَارُ الْمَا تَذَكُو ﴾ "Karenanya, barangsiapa yang menghendaki, tentulah ia memperhatikannya," artinya, barangsiapa yang mengingat Allah Ta'ala dalam segala urusannya. Ada kemungkinan bahwa dhamir (kata ganti) dalam ayat ini kembali kepada wahyu, karena adanya dalil kalam (pembicaraan) padanya.

Dan firman Allah Ta'ala selanjutnya, ﴿ وَالْمِعَ مُعَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَلَّمُ مُعَلِّمُ عَلَيْهُ وَ كَا مُعَلِّمُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُل

Dan firman-Nya, ﴿ وَمَامَ بَرُونَ ﴾ "Yang mulia lagi berbakti." Yakni perangai mereka sangat mulia lagi baik. Akhlak dan perbuatan mereka tampak sangat jelas, suci dan sempurna. Bertolak dari sini, maka orang yang mengemban al-Qur-an hendaklah perbuatan dan ucapannya benar-benar tidak menyimpang dan lurus.

Imam Ahmad Ahmad meriwayatkan dari 'Aisyah 🞉 , dia berkata: "Rasulullah 🎉:

Tafsir Ibnu Katsir Juz 30 399

(( اَلَّذِي يَقْرَأُ الْقُــــرُّآنَ وَهُوَ مَـــاهِرٌ بِهِ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ، وَالَّذِيُّ يَقْرَؤُهُ وَهُوَ عَلَيْه شَاقٌ، لَهُ أَجْرَان. ))

"Orang yang membaca al-Qur-an sedang dia pandai membacanya adalah bersama para Malaikat yang mulia lagi berbakti. Dan orang yang membaca al-Qur-an sedang dia merasa kesulitan, maka baginya dua pahala." (Diriwayatkan oleh al-Jama'ah melalui jalan Qatadah).

Binasalah manusia; alangkah amat sangat kekafirannya. (QS. 80:17) Dari apakah Allah menciptakannya? (QS. 80:18) Dari setetes mani, Allah menciptakannya lalu menentukannya. (QS. 80:19) Kemudian Dia memudahkan jalannya, (QS. 80:20) kemudian Dia mematikannya dan memasukkannya ke dalam kubur, (QS. 80:21) kemudian bila Dia menghendaki, Dia membangkitkannya kembali. (QS. 80:22) sekali-kali jangan; manusia itu belum melaksanakan apa yang diperintahkan Allah kepadanya, (QS. 80:23) maka bendaklah manusia itu memperhatikan makanannya. (QS. 80:24) Sesungguhnya Kami benar-benar telah mencurahkan air (dari langit), (QS. 80:25) kemudian Kami belah bumi dengan sebaik-baiknya, (QS. 80:26) lalu Kami tumbuhkan biji-bijian di bumi itu, (QS. 80:27) anggur dan sayur-sayuran, (QS. 80:28) zaitun dan pohon kurma, (QS. 80:29) kebun-kebun (yang) lebat, (QS. 80:30) dan buah-buahan serta rumput-rumputan, (QS. 80:31) untuk kesenangamu dan untuk binatang-binatang ternakmu. (QS. 80:32)

Allah Ta'ala berfirman seraya mencela beberapa orang anak cucu Adam yang mengingkari hari kebangkitan dan dikumpulkannya para makhluk,





﴿ فَيْلُ الْإِنسَانُ مَا أَكْفَرُهُ ﴾ "Binasalah manusia; alangkah amat sangat kekafirannya." Adh-Dhahhak meriwayatkan dari Ibnu 'Abbas, ﴿ فَيْلُ الْإِنسَانُ مَا أَكْفَرُهُ ﴾ "Binasalah manusia," yakni terkutuklah manusia. Demikian juga yang dikemukakan oleh Abu Malik. Dan itulah jenis manusia yang suka berbuat dusta, karena terlalu banyak mendustakan hari berbangkit tanpa sandaran yang jelas, bahkan hanya sekedar menjauhi saja dan tidak didasari oleh suatu ilmu. Mengenai firman-Nya, ﴿ وَسَلَ أَكُفُرُهُ ﴾ "Alangkah amat sangat kekafirannya," Ibnu Juraij mengatakan: "Yakni, sunggah sangat parah kekafirannya itu." Sedangkan Ibnu Jarir mengemukakan: "Bisa jadi hal itu berarti, 'apakah yang membuatnya kafir?' Atau 'apakah yang membuatnya mendustakan hari berbangkit?'"

Kemudian Allah Ta'ala menjelaskan kepadanya bagaimana Dia dulu menciptakannya dari sesuatu yang hina, dan bahwasanya Dia sanggup untuk mengembalikannya seperti awal Dia menciptakan. Oleh karena itu, Dia berfirman, ﴿ مِن أَيُّ شَيْءَ حَلَقَهُ مِن نَطْفَةٍ حَلَقَهُ مَنْ وَالله ﴿ "Dari apakah Allah menciptakannya? Dari setetes mani, Allah menciptakannya lalu menentukannya. "Maksudnya, Dia tentukan ajal dan amalnya, serta apakah dia akan sengsara atau bahagia. ﴿ وَمِن أَلَى شَيْءٍ عَلَمَ السَّبِيلَ يَسَرُهُ ﴾ "Kemudian Dia memudahkan jalannya." Al-'Aufi meriwayatkan dari Ibnu 'Abbas, kemudian Dia mempermudah keluarnya dari perut ibunya. Dan demikian juga yang dikemukakan oleh 'Ikrimah, adh-Dhahhak, Abu Shalih, Qatadah, as-Suddi, dan menjadi pilihan Ibnu Jarir, dan juga Mujahid berkata demikian. Sebagaimana yang difirmankan oleh Allah:

﴿ إِنَّا مُنْوَرًا ﴾ "Sesungguhnya Kami telah memberinya petunjuk kepada jálan yang lurus, maka apakah yang demikian akan disyukuri atau diingkari?" (QS. Al-Insaan: 3). Maksudnya, Allah telah jelaskan dan mudahkan kepadanya. Demikianlah yang dikatakan oleh al-Hasan dan Ibnu Zaid, dan inilah yang lebih kuat. Wallaahu a'lam.

Dan firman-Nya, ﴿ وَمُعَالِّمُ الْمُعَالِّمُ اللهِ "Kemudian Dia mematikannya dan memasukkannya ke dalam kubur." Artinya, setelah Dia menciptakannya, maka Dia akan mematikannya dan kemudian menguburkannya. Yakni, Dia jadikan untuknya kuburan.

Firman Allah Ta'ala, ﴿ وَمُنَّ إِذَاشَاءَ أَنشَرَهُ ﴾ "Kemudian bila Dia menghendaki, Dia membangkitkannya kembali." Yakni, Dia akan membangkitkannya setelah kematiannya. Dan dari kata itu disebut kata al-ba'ts dan an-nusyur (kebangkitan).

Firman-Nya, ﴿ كَالاً لَمْنَا يَفْضِ مَا أَمْرَهُ ﴾ "Sekali-kali jangan; manusia itu belum melaksanakan apa yang diperintahkan Allah kepadanya," Ibnu Jarir mengatakan: "Allah Jalla Tsanaa-uhu berfirman, 'sekali-kali', masalahnya tidak seperti apa yang katakan oleh orang kafir ini bahwa dia telah menunaikan hak Allah atas dirinya baik berkenaan dengan dirinya maupun harta bendanya. (الما يَفْضِ مَا أَمْرَهُ ﴾ "Manusia itu belum melaksanakan apa yang diperintahkan Allah kepadanya." Dia (Allah) menyatakan bahwa orang kafir itu belum menunaikan berbagai kewajiban yang telah diwajibkan oleh Allah ﷺ kepadanya.

**XONSE** 

Kemudian diriwayatkan oleh Ibnu Jarir dan Ibnu Abi Hatim melalui jalan ﴿ كَلاَّ لَمَّا يَفُض مَــآ أَمْرَهُ ﴾ Ibnu Abi Najih dari Mujahid, mengenai firman-Nya: "Sekali-kali jangan; manusia itu belum melaksanakan apa yang diperintahkan Allah kepadanya," dia mengatakan: "Tidak seorang pun menunaikan semua yang diwajibkan kepadanya selamanya." Hal yang sama juga diceritakan oleh al-Baghawi dari al-Hasan al-Bashri. Dan saya tidak pernah mendapatkan satu pendapat pun dari orang-orang terdahulu mengenai hal ini kecuali pendapat di atas. Dan menurut saya mengenai makna tersebut, wallaahu a'lam, bahwa makna: «Kemudian bila Dia menghendaki, Dia membangkitkannya ﴿ ثُمُّ إِذَاسَاءَ أَنْشَرُهُ ﴾ «Kemudian bila Dia menghendaki, " yakni membangkitkannya, ﴿ كَلاَّ لَمَّا يَقَضَ مَا أَمَرُهُ ﴾ manusia itu belum melaksanakan apa yang diperintahkan Allah kepadanya," maksudnya, dia tidak mengerjakannya sekarang hingga waktu berakhir dan berakhir pula ketetapan Allah bagi anak cucu Adam bagi siapa yang ditakdirkan Allah untuk mengadakan dan mengeluarkannya ke dunia ini. Dan Allah Ta'ala memerintahkan hal tersebut, baik dalam hal penciptaan maupun penetapan. Dan jika hal itu sudah berakhir di sisi Allah, maka Dia akan membangkitkan semua makhluk dan mengembalikan mereka seperti pertama kali Dia menciptakan.

Dan firman Allah Ta'ala: ﴿ فَأَلِنظُرُ الْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ "Maka hendaklah manusia itu memperhatikan makanañnya." Dalam firman-Nya ini terkandung upaya mengingatkan akan pemberian karunia. Selain itu, terkandung juga dalil penumbuhan tumbuh-tumbuhan dari bumi yang mati untuk menunjukkan penghidupan kembali jasad-jasad setelah sebelumnya berupa tulang-belulang yang berserakan dan tanah yang bertebaran. ﴿ إِنَّا صَبَّيْنَا الْمَاءَ صَبَّا الْمَاءَ صَبَّا الْمَاء Kami benar-benar telah mencurahkan air (dari langit)." Maksudnya, Kami telah Kemudian Kami ﴿ ثُمُّ مُنْقَتَنَا ٱلأَرْضَ مُنَقًا ﴾ . Menurunkan air dari langit ke bumi belah bumi dengan sebaik-baiknya." Yakni Kami tempatkan air itu di sana, lalu ia masuk ke dalam lapisan-lapisan tanah, selanjutnya masuk ke dalam bijibijian yang terdapat di dalam bumi, sehingga tumbuh, tinggi, dan tampak di Lalu Kami tumbuhkan biji-bijian ﴿ فَأَنْبَتُنَا فِيهَا حَبًّا. وَعَنْبًا وَقَصْبًا ﴾ permukaan bumi. di bumi itu." Yang dimaksud al-habb di sini adalah semua biji-bijian. Dan kata 'inab sudah sangat populer, yaitu anggur. Sedangkan gadhban berarti sejenis sayur-sayuran yang biasa dimakan mentah oleh binatang. Dan ada juga yang menyebutnya dengan al-qutt. Demikian yang dikemukakan oleh Ibnu 'Abbas, Qatadah, adh-Dhahhak, dan as-Suddi. Sedangkan al-Hasan al-Bashri mengatakan: "Al-qadhb berarti makanan binatang." ﴿ وَرَيُّسُونًا ﴾ "Zaitun," zaitun ini merupakan sesuatu yang sudah populer, yaitu bumbu. Perasannya pun bisa sebagai bumbu, juga untuk menyalakan lampu pelita, dipergunakan untuk meminyaki sesuatu. ﴿ كَحْبُ ﴾ "Dan pohon kurma," dapat dimakan mentah, hampir matang, atau ruthab (yang sudah matang), atau tamr, baik yang masih mentah atau sudah masak, dan diperas menjadi manisan atau cuka.

rapat." Ibnu 'Abbas dan Mujahid mengatakan: "Ghulban berarti setiap yang merapat dan berkumpul." Dan Ibnu 'Abbas juga mengatakan: "Ghulban berarti pohon yang dapat dijadikan sebagai tempat bernaung." Dan 'Ali bin Abi Thalhah meriwayatkan dari Ibnu 'Abbas, dia berkata tentang ayat:

﴿ وَحَدَا لِنَ غَلَبُ ﴾ "Dan kebun-kebun yang lebat," yaitu tumbuhannya yang tinggi. (آلاتا كَهُوَ وَأَلِيا ﴾ "Rrimah berkata: "Banyaknya pepohonan." Allah berfirman: ﴿ وَصَاكِهُو وَاللَّهِ اللَّهِ "Dan buah-buahan serta rumput-rumputan," kata al-faakihah adalah hasil yang dikeluarkan dari tumbuhan berupa buah-buahan. Ibnu 'Abbas berkata: "Alfaakihah adalah sesuatu yang dimakan dalam keadaan berair (basah) dan alabb adalah sesuatu yang tumbuh dari tanah yang dikonsumsi oleh binatang ternak dan tidak dimakan oleh manusia. 'Atha' berkata: "Sesuatu yang tumbuh dipermukaan tanah disebut dengan al-abb." Ibnu Jarir meriwayatkan dari Anas, ia berkata: 'Umar bin al-Khatḥthab 🚓 pernah membaca: ﴿ عَبُسَ وَتُولِّي ﴾, dan ketika sampai pada ayat: ﴿ وَفَاكَهُمْ وَأَبًّا ﴾ dia mengatakan, "Kami telah memahami kata al-faakihah (buah), tetapi apa arti al-abb?" Maka beliau bersabda: "Demi Allah, hai Ibnul Khaththab, hal itu adalah takalluf." Dan sanad itu shahih. Hadits tersebut telah diriwayatkan oleh lebih dari satu perawi dari Anas. Dan hal itu berarti juga bahwa dia bermaksud untuk mengetahui bentuk, jenis, dan wujudnya, jika tidak maka setiap orang yang membaca ayat ini akan mengetahui bahwa ia adalah salah satu dari tumbuhan bumi. Hal itu didasarkan pada firman-"Lalu Kami" ﴿ فَأَنبَتَنَــا فِيهَا حَبًّا. وَعَنبًا وَقَصْبًا. وَزَيُّتُونًا وَلَخُلاً. وَحَدَّاتِنَ غَلْبًا. وَفَاكَهَةَ وَأَبًّا ﴾ "Nya tumbuhkan biji-bijian di bumi itu, anggur dan sayur-sayuran, zaitun dan pohon kurma, kebun-kebun (yang) lebat, dan buah-buahan serta rumput-rumputan."

Dan firman Allah Ta'ala: ﴿ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لِأَنْسَامِكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَالْمَامِ Onn firman Allah Ta'ala: ﴿ وَمَنَاعًا لَكُمْ وَ لَأَنْسَامِكُمْ وَ لَالْمَالِي "Untuk kesenanganmu dan untuk binatang binatang ternak kalian di dunia ini sampai hari Kiamat.



Dan apabila datang suara yang memekakkan (tiupan sangkakala yang kedua), (QS. 80:33) pada bari ketika manusia lari dari saudaranya, (QS. 80:34) dari ibu dan bapaknya, (QS. 80:35) dari isteri dan anak-anaknya, (QS. 80:36) Setiap orang dari mereka pada bari itu mempunyai urusan yang

cukup menyibukkannya. (QS. 80:37) Banyak muka pada bari itu berseriseri, (QS. 80:38) tertawa dan gembira ria, (QS. 80:39) dan banyak (pula) muka pada bari itu tertutup debu, (QS. 80:40) dan ditutup lagi oleh kegelapan. (QS. 80:41) Mereka itulah orang-orang kafir lagi durbaka. (QS. 80:42)

Ibnu 'Abbas mengatakan: "Ash-shaakhkhah merupakan salah satu dari nama-nama hari Kiamat yang diagungkan Allah dan selalu diperingatkan kepada hamba-hamba-Nya." Ibnu Jarir mengatakan, "Bisa jadi ia merupakan "Pada" ﴿ يَوْمَ يَهُرُّ الْمَرْءُ مَنْ أَحِيهِ. وَأَمُّه وَأَلِبِهِ وَصَاحِبَته وَيَنِيُّه ﴾ "nama bagi tiupan sangkakala." hari ketika manusia lari dari saudaranya, dari ibu dan bapaknya, dari isteri dan anak-anaknya." Maksudnya, dia mengetahui mereka tetapi justru dia lari dan menjauh dari mereka, karena keadaan yang sangat menakutkan dan suasananya sangat mencekam. Di dalam hadits shahih disebutkan berkenaan dengan masalah syafa'at, jika setiap Rasul dari kalangan Ulul 'Azmi diminta untuk memberikan syafa'at di sisi Allah, maka dia akan mengatakan: "Saya pun mengkhawatirkan diriku sendiri. Pada hari ini aku tidak akan meminta kecuali untuk diriku sendiri." Bahkan 'Isa putera Maryam sendiri mengatakan, "Aku tidak meminta kepada-Nya pada hari ini kecuali untuk diri-Ku sendiri, aku juga tidak bisa meminta untuk Maryam, ibuku yang telah melahirkanku." Oleh ﴿ يَوْمُ يَفِرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَحِيهِ. وَأَمَّهُ وَأَبِيهِ وَصَاحِبَتُهُ وَبَنِيهُ ﴾ .karena itu, Allah Ta'ala berfirman "Pada hari ketika manusia lari dari saudaranya, dari ibu dan bapaknya, dari isteri dan anak-anaknya."

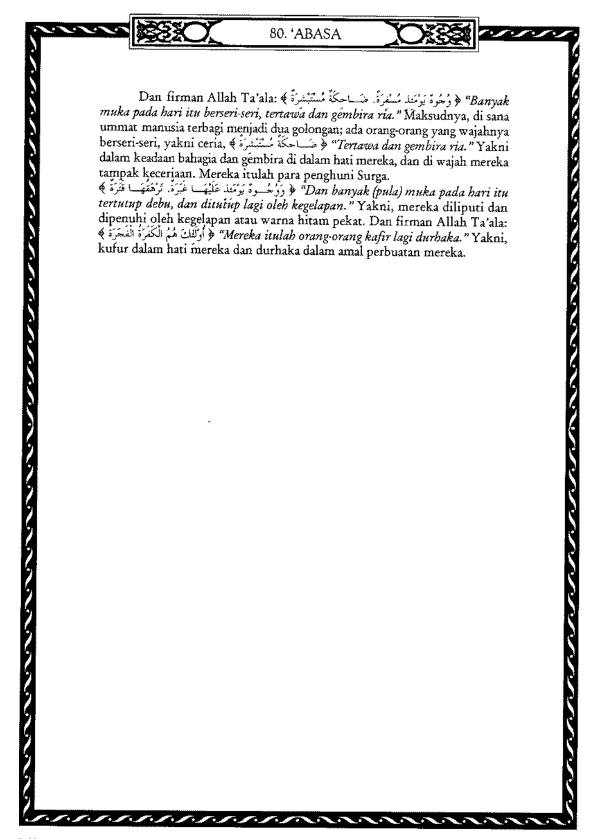
Dan firman Allah Ta'ala: ﴿ لَكُلُّ اصْرِىٰ مُنْهُمْ يَوْمَنَدُ مَنَانٌ يُغْمِهُ وَالْمُعُلِّ وَالْمُعَالِيّ "Setiap orang dari mereka pada hari itu mempunyai urusan yang sangat menyibukkannya." Maksudnya, dia selalu sibuk mengurus diri sendiri sehingga tidak peduli dengan urusan orang lain. Ibnu Abi Hatim meriwayatkan dari Ibnu 'Abbas, dia berkata: "Rasulullah ﷺ telah bersabda:

'Kalian akan digiring ke padang Mahsyar dalam keadaan tidak beralas kaki, telanjang, berjalan kaki dan tidak berkhitan."¹

Lebih lanjut, Ibnu 'Abbas mengatakan: "Lalu isteri Nabi berkata: 'Wahai Rasulullah, apakah kita dapat saling melihat? Atau sebagian kami dapat melihat aurat sebagian lainnya?' Beliau menjawab:

'Setiap orang dari mereka pada hari itu mempunyai urusan yang sangat menyibukkannya.' -Atau beliau mengatakan: 'Mereka tidak akan sempat untuk memperhatikan (orang lain)-.'"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tubfatul Ahwadzi, tafsir surat 'Abasa. Dan at-Tirmidzi mengatakan: "Hadits ini hasan shahib." Juga an-Nasa-i dalam kitab al-Janaa-iz.



lafsir Ibnu Katsir Juz 30